CARTA ENCICLICA

PACEM IN TERRIS

DE SU SANTIDAD
JUAN XXI1I

Sobre la paz entre todos los pueblos que ha de fundarse
en la verdad, la justicia, el amor y la libertad

A los venerables hermanos Patriarcas, Primados, Arzobispos,
Obispos y otros Ordinarios en paz y comunion con la Sede Apostolica,
al clero y fieles de todo el mundo y a todos los hombres de buena voluntad
INTRODUCCION

El orden en el universo

1. La paz en la tierra, suprema aspiracion de toda la humanidad a través de la historia, es indudable que
no puede establecerse ni consolidarse si no se respeta fielmente el orden establecido por Dios.

2. El progreso cientifico y los adelantos técnicos ensefian claramente que en los seres vivos y en las
fuerzas de la naturaleza impera un orden maravilloso y que, al mismo tiempo, el hombre posee una
intrinseca dignidad, por virtud de la cual puede descubrir ese orden y forjar los instrumentos adecuados
para aduefiarse de esas mismas fuerzas y ponerlas a su servicio.

3. Pero el progreso cientifico y los adelantos técnicos lo primero que demuestran es la grandeza infinita
de Dios, creador del universo y del propio hombre. Dios hizo de la nada el universo, y en él derramé los
tesoros de su sabiduria y de su bondad, por lo cual el salmista alaba a Dios en un pasaje con estas
palabras: jOh Yahvé, Sefior nuestro, cuan admirable es tu nombre en toda la tierra![1]. Y en otro texto
dice: jCuantas son tus obras, oh Sefior, cuan sabiamente ordenadas![2] De igual manera, Dios cre6 al
hombre a su imagen y semejanza[3], dotandole de inteligencia y libertad, y le constituyd sefior del
universo, como el mismo salmista declara con esta sentencia: Has hecho al hombre poco menor que los
angeles, 1e has coronado de gloria y de honor. Le diste el sefiorio sobre las obras de tus manos. Todo
lo has puesto debajo de sus pies[4].

El orden en la humanidad

4. Resulta, sin embargo, sorprendente el contraste que con este orden maravilloso del universo ofrece el
desorden que reina entre los individuos y entre los pueblos. Parece como si las relaciones que entre ellos
existen no pudieran regirse mas que por la fuerza.

5. Sin embargo, en lo mas intimo del ser humano, el Creador ha impreso un orden que la conciencia
humana descubre y manda observar estrictamente. Los hombres muestran que los preceptos de la ley
estan escritos en sus corazones, siendo testigo su conciencia[5]. Por otra parte, ;cOmo podria ser de otro
modo? Todas las obras de Dios son, en efecto, reflejo de su infinita sabiduria, y reflejo tanto mas
luminoso cuanto mayor es el grado absoluto de perfeccion de que gozan[6].



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn1
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn2
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn3
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn4
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn5
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn6

6. Pero una opinidn equivocada induce con frecuencia a muchos al error de pensar que las relaciones de
los individuos con sus respectivas comunidades politicas pueden regularse por las mismas leyes que
rigen las fuerzas y los elementos irracionales del universo, siendo asi que tales leyes son de otro género
y hay que buscarlas solamente alli donde las ha grabado el Creador de todo, esto es, en la naturaleza del
hombre.

7. Son, en efecto, estas leyes las que ensefian claramente a los hombres, primero, cdmo deben regular
sus mutuas relaciones en la convivencia humana; segundo, cobmo deben ordenarse las relaciones de los
ciudadanos con las autoridades publicas de cada Estado; tercero, como deben relacionarse entre si los
Estados; finalmente, como deben coordinarse, de una parte, los individuos y los Estados, y de otra, la
comunidad mundial de todos los pueblos, cuya constitucion es una exigencia urgente del bien comin
universal.

I. ORDENACION DE LAS RELACIONES CIVILES

8. Hemos de hablar primeramente del orden que debe regir entre los hombres.

La persona humana, sujeto de derechos y deberes

9. En toda convivencia humana bien ordenada y provechosa hay que establecer como fundamento el
principio de que todo hombre es persona, esto es, naturaleza dotada de inteligencia y de libre albedrio, y
que, por tanto, el hombre tiene por si mismo derechos y deberes, que dimanan inmediatamente y al
mismo tiempo de su propia naturaleza. Estos derechos y deberes son, por ello, universales e inviolables
y no pueden renunciarse por ningn concepto[7].

10. Si, por otra parte, consideramos la dignidad de la persona humana a la luz de las verdades reveladas
por Dios, hemos de valorar necesariamente en mayor grado aun esta dignidad, ya que los hombres han
sido redimidos con la sangre de Jesucristo, hechos hijos y amigos de Dios por la gracia sobrenatural y
herederos de la gloria eterna.

Los derechos del hombre

Derecho a la existencia y a un decoroso nivel de vida

11. Puestos a desarrollar, en primer término, el tema de los derechos del hombre, observamos que éste
tiene un derecho a la existencia, a la integridad corporal, a los medios necesarios para un decoroso nivel
de vida, cuales son, principalmente, el alimento, el vestido, la vivienda, el descanso, la asistencia médica
y, finalmente, los servicios indispensables que a cada uno debe prestar el Estado. De lo cual se sigue que
el hombre posee también el derecho a la seguridad personal en caso de enfermedad, invalidez, viudedad,
vejez, paro y, por ultimo, cualquier otra eventualidad que le prive, sin culpa suya, de los medios
necesarios para su sustento[8].

Derecho a la buena fama, a la verdad y a la cultura

12. El hombre exige, ademas, por derecho natural el debido respeto a su persona, la buena reputacion
social, la posibilidad de buscar la verdad libremente y, dentro de los limites del orden moral y del bien
comun, manifestar y difundir sus opiniones y ejercer una profesion cualquiera, y, finalmente, disponer
de una informacién objetiva de los sucesos publicos.



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn7
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn8

13. También es un derecho natural del hombre el acceso a los bienes de la cultura. Por ello, es
igualmente necesario que reciba una instruccion fundamental comun y una formacion técnica o
profesional de acuerdo con el progreso de la cultura en su propio pais. Con este fin hay que esforzarse
para que los ciudadanos puedan subir, si su capacidad intelectual lo permite, a los mas altos grados de
los estudios, de tal forma que, dentro de lo posible, alcancen en la sociedad los cargos y
responsabilidades adecuados a su talento y a la experiencia que hayan adquirido[9].

Derecho al culto divino

14. Entre los derechos del hombre dé bese enumerar también el de poder venerar a Dios, segun la recta
norma de su conciencia, y profesar la religion en privado y en publico. Porque, como bien ensefia
Lactancio, para esto nacemos, para ofrecer a Dios, que nos crea, el justo y debido homenaje; para
buscarle a El solo, para seguirle. Este es el vinculo de piedad que a El nos somete y nos liga, y del cual
deriva el nombre mismo de religion[10]. A proposito de este punto, nuestro predecesor, de inmortal

memoria, Leon XIII afirma: Esta libertad, la libertad verdadera, digna de los hijos de Dios, que protege
tan gloriosamente la dignidad de la persona humana, esta por encima de toda violencia y de toda
opresion y ha sido siempre el objeto de los deseos y del amor de la Iglesia. Esta es la libertad que
reivindicaron constantemente para si los apostoles, la que confirmaron con sus escritos los apologistas,
la que consagraron con su sangre los innumerables martires cristianos [11].

Derechos familiares

15. Ademas tienen los hombres pleno derecho a elegir el estado de vida que prefieran, y, por
consiguiente, a fundar una familia, en cuya creacion el varon y la mujer tengan iguales derechos y
deberes, 0 seguir la vocacion del sacerdocio o de la vida religiosa[12].

16. Por lo que toca a la familia, la cual se funda en el matrimonio libremente contraido, uno e
indisoluble, es necesario considerarla como la semilla primera y natural de la sociedad humana. De lo
cual nace el deber de atenderla con suma diligencia tanto en el aspecto econémico y social como en la
esfera cultural y ética; todas estas medidas tienen como fin consolidar la familia y ayudarla a cumplir su
mision.

17. A los padres, sin embargo, corresponde antes que a nadie el derecho de mantener y educar a los

hijos[13].
Derechos econdmicos

18. En lo relativo al campo de la economia, es evidente que el hombre tiene derecho natural a que se le
facilite la posibilidad de trabajar y a la libre iniciativa en el desempefio del trabajo[14].

19. Pero con estos derechos econdmicos esta ciertamente unido el de exigir tales condiciones de trabajo
que no debiliten las energias del cuerpo, ni comprometan la integridad moral, ni dafien el normal
desarrollo de la juventud. Por lo que se refiere a la mujer, hay quedarle la posibilidad de trabajar en
condiciones adecuadas a las exigencias y los deberes de esposa y de madre[15].

20. De la dignidad de la persona humana nace también el derecho a ejercer las actividades economicas,
salvando el sentido de la responsabilidad[16]. Por tanto, no debe silenciarse que ha de retribuirse al
trabajador con un salario establecido conforme a las normas de la justicia, y que, por lo mismo, segun
las posibilidades de la empresa, le permita, tanto a él como a su familia, mantener un género de vida
adecuado a la dignidad del hombre. Sobre este punto, nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn9
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn10
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn11
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn12
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn13
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn14
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn15
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn16

afirma: Al deber de trabajar, impuesto al hombre por la naturaleza, corresponde asimismo un derecho
natural en virtud del cual puede pedir, a cambio de su trabajo, lo necesario para la vida propiay de sus
hijos. Tan profundamente esta mandada por la naturaleza la conservacion del hombre[17].

Derecho a la propiedad privada

21. También surge de la naturaleza humana el derecho a la propiedad privada de los bienes, incluidos
los de produccion, derecho que, como en otra ocasion hemos ensefiado, constituye un medio eficiente
para garantizar la dignidad de la persona humana y el ejercicio libre de la propia mision en todos los
campos de la actividad econdmica, y es, finalmente, un elemento de tranquilidad y de consolidacion
para la vida familiar, con el consiguiente aumento de paz y prosperidad en el Estado[18].

22. Por ultimo, y es ésta una advertencia necesaria, el derecho de propiedad privada entrafia una funcién

social[19].

Derecho de reunion y asociacion

23. De la sociabilidad natural de los hombres se deriva el derecho de reunion y de asociacion; el de dar a
las asociaciones que creen la forma mas idonea para obtener los fines propuestos; el de actuar dentro de
ellas libremente y con propia responsabilidad, y el de conducirlas a los resultados previstos [20].

24. Como ya advertimos con gran insistencia en la enciclica Mater et magistra, es absolutamente
preciso que se funden muchas asociaciones u organismos intermedios, capaces de alcanzar los fines que
os particulares por si solos no pueden obtener eficazmente. Tales asociaciones y organismos deben
considerarse como instrumentos indispensables en grado sumo para defender la dignidad y libertad de la
persona humana, dejando a salvo el sentido de la responsabilidad[21].

Derecho de residencia y emigracion

25. Ha de respetarse integramente también el derecho de cada hombre a conservar o cambiar su
residencia dentro de los limites geograficos del pais; mas aun, es necesario que le sea licito, cuando lo
aconsejen justos motivos, emigrar a otros paises y fijar alli su domicilio[22]. El hecho de pertenecer
como ciudadano a una determinada comunidad politica no impide en modo alguno ser miembro de la
familia humana y ciudadano de la sociedad y convivencia universal, comun a todos los hombres.

Derecho a intervenir en la vida publica

26. Anadese a lo dicho que con la dignidad de la persona humana concuerda el derecho a tomar parte
activa en la vida publica y contribuir al bien comun. Pues, como dice nuestro predecesor, de feliz
memoria, Pio XII, el hombre como tal, lejos de ser objeto y elemento puramente pasivo de la vida
social, es, por el contrario, y debe ser y permanecer su sujeto, fundamento y fin[23].

Derecho a la seguridad juridica

27. A la persona humana corresponde también la defensa legitima de sus propios derechos; defensa

eficaz, igual para todos y regida por las normas objetivas de la justicia, como advierte nuestro
predecesor, de feliz memoria, Pio XII con estas palabras: Del ordenamiento juridico querido por Dios
deriva el inalienable derecho del hombre a la seguridad juridica y, con ello, a una esfera concreta de
derecho, protegida contra todo ataque arbitrario([24].



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn17
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn18
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn19
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn20
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn21
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn22
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn23
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn24

Los deberes del hombre
Conexidn necesaria entre derechos y deberes

28. Los derechos naturales que hasta aqui hemos recordado estan unidos en el hombre que los posee con
otros tantos deberes, y unos y otros tienen en la ley natural, que los confiere o los impone, su origen,
mantenimiento y vigor indestructible.

29. Por ello, para poner algun ejemplo, al derecho del hombre a la existencia corresponde el deber de
conservarla; al derecho a un decoroso nivel de vida, el deber de vivir con decoro; al derecho de buscar
libremente la verdad, el deber de buscarla cada dia con mayor profundidad y amplitud.

El deber de respetar los derechos ajenos

30. Es asimismo consecuencia de lo dicho que, en la sociedad humana, a un determinado derecho
natural de cada hombre corresponda en los demaés el deber de reconocerlo y respetarlo. Porque cualquier
derecho fundamental del hombre deriva su fuerza moral obligatoria de la ley natural, que lo confiere e
impone el correlativo deber. Por tanto, quienes, al reivindicar sus derechos, olvidan por completo sus
deberes o0 no les dan la importancia debida, se asemejan a los que derriban con una mano lo que con la
otra construyen.

El deber de colaborar con los demas

31. Al ser los hombres por naturaleza sociables, deben convivir unos con otros y procurar cada uno el
bien de los demas. Por esto, una convivencia humana rectamente ordenada exige que se reconozcan y se
respeten mutuamente los derechos y los deberes. De aqui se sigue también el que cada uno deba aportar
su colaboracién generosa para procurar una convivencia civil en la que se respeten los derechos y los
deberes con diligencia y eficacia crecientes.

32. No basta, por ejemplo, reconocer al hombre el derecho a las cosas necesarias para la vida si no se
procura, en la medida posible, que el hombre posea con suficiente abundancia cuanto toca a su sustento.

33. A esto se aflade que la sociedad, ademas de tener un orden juridico, ha de proporcionar al hombre
muchas utilidades. Lo cual exige que todos reconozcan y cumplan mutuamente sus derechos y deberes e
intervengan unidos en las maltiples empresas que la civilizacion actual permita, aconseje o reclame.

El deber de actuar con sentido de responsabilidad

34. La dignidad de la persona humana requiere, ademas, que el hombre, en sus actividades, proceda por
propia iniciativa y libremente. Por lo cual, tratandose de la convivencia civil, debe respetar los derechos,
cumplir las obligaciones y prestar su colaboracion a los demas en una multitud de obras, principalmente
en virtud de determinaciones personales. De esta manera, cada cual ha de actuar por su propia decision,
convencimiento y responsabilidad, y no movido por la coaccion o por presiones que la mayoria de las
veces provienen de fuera. Porque una sociedad que se apoye sélo en la razén de la fuerza ha de
calificarse de inhumana. En ella, efectivamente, los hombres se ven privados de su libertad, en vez de
sentirse estimulados, por el contrario, al progreso de la vida y al propio perfeccionamiento.

La convivencia civil

Verdad, justicia, amor y libertad, fundamentos de la convivencia humana



35. Por esto, la convivencia civil sélo puede juzgarse ordenada, fructifera y congruente con la dignidad
humana si se funda en la verdad. Es una advertencia del apéstol San Pablo:Despojandoos de la mentira,
hable cada uno verdad con su préjimo, pues que todos somos miembros unos de otros[25]. Esto
ocurrira, ciertamente, cuando cada cual reconozca, en la debida forma, los derechos que le son propios y
los deberes que tiene para con los demas. Més todavia: una comunidad humana serd cual la hemos
descrito cuando los ciudadanos, bajo la guia de la justicia, respeten los derechos ajenos y cumplan sus

propias obligaciones; cuando estén movidos por el amor de tal manera, que sientan como suyas las
necesidades del projimo y hagan a los demas participes de sus bienes, y procuren que en todo el mundo

haya un intercambio universal de los valores mas excelentes del espiritu humano. NI basta esto solo,
porque la sociedad humana se va desarrollando conjuntamente con la libertad, es decir, con sistemas que
se ajusten a la dignidad del ciudadano, ya que, siendo éste racional por naturaleza, resulta, por o mismo,
responsable de sus acciones.

Caracter espiritual de la sociedad humana

36. La sociedad humana, venerables hermanos y queridos hijos, tiene que ser considerada, ante todo,
como una realidad de orden principalmente espiritual: que impulse a los hombres, iluminados por la
verdad, a comunicarse entre si los mas diversos conocimientos; a defender sus derechos y cumplir sus
deberes; a desear los bienes del espiritu; a disfrutar en comuan del justo placer de la belleza en todas sus
manifestaciones; a sentirse inclinados continuamente a compartir con los demas lo mejor de si mismos;
a asimilar con afén, en provecho propio, los bienes espirituales del préjimo. Todos estos valores
informan y, al mismo tiempo, dirigen las manifestaciones de la cultura, de la economia, de la
convivencia social, del progreso y del orden politico, del ordenamiento juridico y, finalmente, de
cuantos elementos constituyen la expresion externa de la comunidad humana en su incesante desarrollo.

37. El orden vigente en la sociedad es todo él de naturaleza espiritual. Porque se funda en la verdad,
debe practicarse segun los preceptos de la justicia, exige ser vivificado y completado por el amor mutuo,
y, por ultimo, respetando integramente la libertad, ha de ajustarse a una igualdad cada dia mas humana.

La convivencia tiene que fundarse en el orden moral establecido por Dios

38. Sin embargo, este orden espiritual, cuyos principios son universales, absolutos e inmutables, tiene su
origen unico en un Dios verdadero, personal y que trasciende a la naturaleza humana. Dios, en efecto,
por ser la primera verdad y el sumo bien, es la fuente méas profunda de la cual puede extraer su vida
verdadera una convivencia humana rectamente constituida, provechosa y adecuada a la dignidad del
hombre[26]. A esto se refiere el pasaje de Santo Tomas de Aquino: El que la razén humana sea norma
de la humana voluntad, por la que se mida su bondad, es una derivacion de la ley eterna, la cual se
identifica con la razén divina... Es, por consiguiente, claro que la bondad de la voluntad humana
depende mucho mas de la ley eterna que de la razon humana [27].

Caracteristicas de nuestra epoca

39. Tres son las notas caracteristicas de nuestra época.

La elevacion del mundo laboral

40. En primer lugar contemplamos el avance progresivo realizado por las clases trabajadoras en lo
economico y en lo social. Inicié el mundo del trabajo su elevacion con la reivindicacion de sus derechos,

principalmente en el orden econdmico y social. Extendieron después los trabajadores sus
reivindicaciones a la esfera politica. Finalmente, se orientaron al logro de las ventajas propias de una



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn25
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn26
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn27

cultura mas refinada. Por ello, en la actualidad, los trabajadores de todo el mundo reclaman con energia
que no se les considere nunca simples objetos carentes de razon y libertad, sometidos al uso arbitrario de
los demas, sino como hombres en todos los sectores de la sociedad; esto es, en el orden econémico y
social, en el politico y en el campo de la cultura.

La presencia de la mujer en la vida publica

41. En segundo lugar, es un hecho evidente la presencia de la mujer en la vida pablica. Este fendmeno
se registra con mayor rapidez en los pueblos que profesan la fe cristiana, y con méas lentitud, pero
siempre en gran escala, en paises de tradicion y civilizaciones distintas. La mujer ha adquirido una
conciencia cada dia méas clara de su propia dignidad humana. Por ello no tolera que se la trate como una
cosa inanimada o un mero instrumento; exige, por el contrario, que, tanto en el ambito de la vida
domestica como en el de la vida publica, se le reconozcan los derechos y obligaciones propios de la
persona humana.

La emancipacion de los pueblos

42. Observamos, por ultimo, que, en la actualidad, la convivencia humana ha sufrido una total
transformacion en lo social y en lo politico. Todos los pueblos, en efecto, han adquirido ya su libertad o
estan a punto de adquirirla. Por ello, en breve plazo no habra pueblos dominadores ni pueblos
dominados.

43. Los hombres de todos los paises o son ya ciudadanos de un Estado independiente, o estan a punto de
serlo. No hay ya comunidad nacional alguna que quiera estar sometida al dominio de otra. Porque en
nuestro tiempo resultan anacrénicas las teorias, que duraron tantos siglos, por virtud de las cuales ciertas
clases recibian un trato de inferioridad, mientras otras exigian posiciones privilegiadas, a causa de la
situacién econdémica y social, del sexo o de la categoria politica.

44. Hoy, por el contrario, se ha extendido y consolidado por doquiera la convicciéon de que todos los
hombres son, por dignidad natural, iguales entre si. Por lo cual, las discriminaciones raciales no
encuentran ya justificacion alguna, a lo menos en el plano de la razon y de la doctrina. Esto tiene una
importancia extraordinaria para lograr una convivencia humana informada por los principios que hemos
recordado. Porque cuando en un hombre surge la conciencia de los propios derechos, es necesario que
aflore también la de las propias obligaciones; de forma que aquel que posee determinados derechos tiene
asimismo, como expresion de su dignidad, la obligacion de exigirlos, mientras los demas tienen el deber
de reconocerlos y respetarlos.

45. Cuando la regulacion juridica del ciudadano se ordena al respeto de los derechos y de los deberes,
los hombres se abren inmediatamente al mundo de las realidades espirituales, comprenden la esencia de
la verdad, de la justicia, de la caridad, de la libertad, y adquieren conciencia de ser miembros de tal
sociedad. Y no es esto todo, porque, movidos profundamente por estas mismas causas, se sienten
impulsados a conocer mejor al verdadero Dios, que es superior al hombre y personal. Por todo lo cual
juzgan que las relaciones que los unen con Dios son el fundamento de su vida, de esa vida que viven en
la intimidad de su espiritu o unidos en sociedad con los demas hombres.

I1. ORDENACION DE LAS RELACIONES POLITICAS
La autoridad

Es necesaria




46. Una sociedad bien ordenada y fecunda requiere gobernantes, investidos de legitima autoridad, que
defiendan las instituciones y consagren, en la medida suficiente, su actividad y sus desvelos al provecho
comun del pais. Toda la autoridad que los gobernantes poseen proviene de Dios, segin ensefia San

Pablo: Porque no hay auforidad que no venga de Dios[Z8]. Ensenanza del Apostol que San Juan
Criséstomo desarrolla en estos términos: ¢ Qué dices? ¢Acaso todo gobernante ha sido establecido por
Dios? No digo esto -afiade-, no hablo de cada uno de los que mandan, sino de la autoridad misma.
Porque el que existan las autoridades, y haya gobernantes y subditos, y todo suceda sin obedecer a un
azar completamente fortuito, digo que es obra de la divina sabiduria[29].En efecto, como Dios ha
creado a los hombres sociales por naturaleza y ninguna sociedad puede conservarse sin un jefe supremo
gque mueva a todos y a cada uno con un mismo impulso eficaz, encaminado al bien comun, resulta
necesaria en toda sociedad humana una autoridad que la dirija; autoridad que, como la misma
sociedad, surge y deriva de la naturaleza, y, por tanto, del mismo Dios, que es su autor[30].

Debe estar sometida al orden moral

47. La autoridad, sin embargo, no puede considerarse exenta de sometimiento a otra superior. Mas aun,
la autoridad consiste en la facultad de mandar segun la recta razon. Por ello, se sigue evidentemente que

su fuerza obligatoria procede del orden moral, que tiene a Dios como primer principio y altimo fin. Por
eso advierte nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII: EI mismo orden absoluto de los seres y de
los fines, que muestra al hombre como persona auténoma, es decir, como sujeto de derechos y de
deberes inviolables, raiz y término de su propia vida social, abarca también al Estado como sociedad
necesaria, revestida de autoridad, sin la cual no podria ni existir ni vivir... Y como ese orden absoluto,
a la luz de la sana razon, y mas particularmente a la luz de la fe cristiana, no puede tener otro origen
que un Dios personal, Creador nuestro, siguese que... la dignidad de la autoridad politica es la
dignidad de su participacién en la autoridad de Dios[31].

S6lo asi obliga en conciencia

48. Por este motivo, el derecho de mandar que se funda exclusiva o principalmente en la amenaza o el
temor de las penas o0 en la promesa de premios, no tiene eficacia alguna para mover al hombre a laborar
por el bien comun, y, aun cuando tal vez tuviera esa eficacia, no se ajustaria en absoluto a la dignidad
del hombre, que es un ser racional y libre. La autoridad no es, en su contenido sustancial, una fuerza
fisica; por ello tienen que apelar los gobernantes a la conciencia del ciudadano, esto es, al deber que
sobre cada uno pesa de prestar su pronta colaboracién al bien comdn. Pero como todos los hombres son
entre si iguales en dignidad natural, ninguno de ellos, en consecuencia, puede obligar a los demas a
tomar una decision en la intimidad de su conciencia. Es éste un poder exclusivo de Dios, por ser el Unico
que ve y juzga los secretos mas ocultos del corazén humano.

49. Los gobernantes, por tanto, sélo pueden obligar en conciencia al ciudadano cuando su autoridad esta
unida a la de Dios y constituye una participacion de la misma[32].

Y se salva la dignidad del ciudadano

50. Sentado este principio, se salva la dignidad del ciudadano, ya que su obediencia a las autoridades
publicas no es, en modo alguno, sometimiento de hombre a hombre, sino, en realidad, un acto de culto a
Dios, creador solicito de todo, quien ha ordenado que las relaciones de la convivencia humana se
regulen por el orden que EI mismo ha establecido; por otra parte, al rendir a Dios la debida reverencia,
el hombre no se humilla, sino méas bien se eleva y ennoblece, ya que servir a Dios es reinar[33].

La ley debe respetar el ordenamiento divino



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn28
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn29
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn30
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn31
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn32
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn33

51. El derecho de mandar constituye una exigencia del orden espiritual y dimana de Dios. Por ello, si los
gobernantes promulgan una ley o dictan una disposicion cualquiera contraria a ese orden espiritual v,
por consiguiente, opuesta a la voluntad de Dios, en tal caso ni la ley promulgada ni la disposicion
dictada pueden obligar en conciencia al ciudadano, ya que es necesario obedecer a Dios antes que a los
hombres[34]); mas aun, en semejante situacion, la propia autoridad se desmorona por completo y se
origina una iniquidad espantosa. Asi lo ensefia Santo Tomas: En cuanto a lo segundo, la ley humana
tiene razon de ley sélo en cuanto se ajusta a la rectarazén.Y asi considerada, es manifiesto que
procede de la ley eterna. Pero, en cuanto se aparta de la recta razon, es una ley injusta, y asi no tiene
caracter de ley, sino més bien de violencia [35].

Autoridad y democracia

52. Ahora bien, del hecho de que la autoridad proviene de Dios no debe en modo alguno deducirse que
los hombres no tengan derecho a elegir los gobernantes de la nacidon, establecer la forma de gobierno y
determinar los procedimientos y los limites en el ejercicio de la autoridad. De aqui que la doctrina que
acabamos de exponer pueda conciliarse con cualquier clase de régimen auténticamente democratico[36].

El bien comun
Obliga al ciudadano

53. Todos los individuos y grupos intermedios tienen el deber de prestar su colaboracion personal al
bien comudn. De donde se sigue la conclusion fundamental de que todos ellos han de acomodar sus
intereses a las necesidades de los demas, y la de que deben enderezar sus prestaciones en bienes o
servicios al fin que los gobernantes han establecido, segun normas de justicia y respetando los
procedimientos y limites fijados para el gobierno. Los gobernantes, por tanto, deben dictar aquellas
disposiciones que, ademéas de su perfeccion formal juridica, se ordenen por entero al bien de la
comunidad o puedan conducir a él.

Obliga también al gobernante

54. La razdn de ser de cuantos gobiernan radica por completo en el bien comin. De donde se deduce
claramente que todo gobernante debe buscarlo, respetando la naturaleza del propio bien comin vy
ajustando al mismo tiempo sus normas juridicas a la situacion real de las circunstancias[37]

Esté ligado a la naturaleza humana

55. Sin duda han de considerarse elementos intrinsecos del bien comdn las propiedades caracteristicas
de cada nacion[38]; pero estas propiedades no definen en absoluto de manera completa el bien comun.
El bien comun, en efecto, esta intimamente ligado a la naturaleza humana. Por ello no se puede
mantener su total integridad mas que en el supuesto de que, atendiendo a la intima naturaleza y
efectividad del mismo, se tenga siempre en cuenta el concepto de la persona humana[39].

Debe redundar en provecho de todos

56. Afiddase a esto que todos los miembros de la comunidad deben participar en el bien comin por
razon de su propia naturaleza, aunque en grados diversos, segun las categorias, méritos y condiciones de
cada ciudadano. Por este motivo, los gobernantes han de orientar sus esfuerzos a que el bien comin



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn34
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn35
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn36
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn37
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn38
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn39

redunde en provecho de todos, sin preferencia alguna por persona o grupo social determinado, como lo

establece ya nuestro predecesor, de inmortal memoria, Leon XII1:No se puede permitir en modo alguno
que la autoridad civil sirva el interés de uno o de pocos, porque esté constituida para el bien comin de
todos[40]. Sin embargo, razones de justicia y de equidad pueden exigir, a veces, que los hombres de

gobierno tengan especial cuidado de Tos ciudadanos mas debiles, que puedan hallarse en condiciones de
inferioridad, para defender sus propios derechos y asegurar sus legitimos intereses[41].

Abarca a todo el hombre

57. Hemos de hacer aqui una advertencia a nuestros hijos: el bien comun abarca a todo el hombre, es
decir, tanto las exigencias del cuerpo como las del espiritu. De lo cual se sigue que los gobernantes
deben procurar dicho bien por las vias adecuadas y escalonadamente, de tal forma que, respetando el
recto orden de los valores, ofrezcan al ciudadano la prosperidad material y al mismo tiempo los bienes
del espiritu[42].

58. Todos estos principios estan recogidos con exacta precision en un pasaje de nuestra enciclica Mater
et magistra, donde establecimos que el bien comun abarca todo un conjunto de condiciones sociales
que permitan a los ciudadanos el desarrollo expedito y pleno de su propia perfeccion [43].

59. E1 hombre, por tener un cuerpo y un alma inmortal, no puede satisfacer sus necesidades ni conseguir
en esta vida mortal su perfecta felicidad. Esta es 1a razon de que el bien comin deba procurarse por
tales vias y con tales medios que no s6lo no pongan obstéculos a la salvacion eterna del hombre, sino
que, por el contrario, le ayuden a conseguirla [44].

Deberes de los gobernantes en orden al bien comun
1. Defender los derechos y deberes del hombre

60. En la época actual se considera que el bien comin consiste principalmente en la defensa de los
derechos y deberes de 1a persona humana. De aqui que la misién principal de los hombres de gobierno
deba tender a dos cosas: de un lado, reconocer, respetar, armonizar, tutelar y promover tales derechos;
de otro, facilitar a cada ciudadano el cumplimiento de sus respectivos deberes. Tutelar el campo
intangible de los derechos de 1a persona humana y hacerle llevadero el cumplimiento de sus deberes
debe ser oficio esencial de todo poder publico [45].

61. Por eso, los gobernantes que no reconozcan los derechos del hombre o los violen faltan a su propio
deber y carecen, ademas, de toda obligatoriedad las disposiciones que dicten [46].

2. Armonizarlos y regularlos

62. Mas aln, los gobernantes tienen como deber principal el de armonizar y regular de una manera
adecuada y conveniente los derechos que vinculan entre si a los hombres en el seno de la sociedad, de
tal forma que, en primer lugar, los ciudadanos, al procurar sus derechos, no impidan el ejercicio de los
derechos de los demas; en segundo lugar, que el que defienda su propio derecho no dificulte a los otros
1a préctica de sus respectivos deberes, y, por Ultimo, hay que mantener eficazmente 1a integridad de los
derechos de todos y restablecerla en caso de haber sido violada[47].

3. Favorecer su ejercicio



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn40
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn41
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn42
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn43
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn44
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn45
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn46
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn47

63. Es ademas deber de quienes estan a la cabeza del pais trabajar positivamente para crear un estado de
cosas que permita y facilite al ciudadano la defensa de sus derechos y el cumplimiento de sus
obligaciones. De hecho, la experiencia ensefia que, cuando falta una accion apropiada de los poderes
publicos en 10 economico, lo politico o lo cultural, se produce entre los ciudadanos, sobre todo en
nuestra época, un mayor numero de desigualdades en sectores cada vez mas amplios, resultando asi que
los derechos y deberes de 1a persona humana carecen de toda eficacia practica.

4. Exigencias concretas en esta materia

64. Es por ello necesario que los gobiernos pongan todo su empefio para que el desarrollo econémico y
el progreso social avancen a mismo tiempo y para que, a medida que se desarrolla la productividad de
los sistemas economicos, se desenvuelvan también los servicios esenciales, como son, por ejemplo,
carreteras, transportes, comercio, agua potable, vivienda, asistencia sanitaria, medios que faciliten la
profesion de la fe religiosa y, finalmente, auxilios para el descanso del espiritu. Es necesario también
que las autoridades se esfuercen por organizar sistemas econémicos de prevision para que al ciudadano,
en el caso de sufrir una desgracia o sobrevenirle una carga mayor en las obligaciones familiares
contraidas, no le falte lo necesario para llevar un tenor de vida digno. Y no menor empefio deberan
poner las autoridades en procurar y en lograr que a los obreros aptos para el trabajo se les dé la
oportunidad de conseguir un empleo adecuado a sus fuerzas; que se pague a cada uno el salario que
corresponda segun las leyes de la justicia y de la equidad; que en las empresas puedan los trabajadores
sentirse responsables de la tarea realizada; que se puedan constituir facilmente organismos intermedios
que hagan mas fecunda y agil la convivencia social; que, finalmente, todos, por los procedimientos y
grados oportunos, puedan participar en los bienes de la cultura.

5. Guardar un perfecto equilibrio en 1a regulacion y tutela de los derechos

65. Sin embargo, el bien general del pais también exige que los gobernantes, tanto en la tarea de
coordinar y asegurar los derechos de los ciudadanos como en la funcién de irlos perfeccionando,
guarden un pleno equilibrio para evitar, por un lado, que la preferencia dada a los derechos de algunos
particulares o de determinados grupos venga a ser origen de una posicion de privilegio en la nacion, y
para soslayar, por otro, el peligro de que, por defender los derechos de todos, incurran en la absurda
posicion de impedir el pleno desarrollo de los derechos de cada uno. Manténgase siempre a salvo el
principio de que la intervencion de las autoridades publicas en el campo econémico, por dilatada y
profunda que sea, no sélo no debe coartar la libre iniciativa de los particulares, sino que, por el
contrario, ha de garantizar la expansién de esa libre iniciativa, salvaguardando, sin embargo,
incélumes los derechos esenciales de la persona humana [48].

66. Idéntica finalidad han de tener las iniciativas de todo género del gobierno dirigidas a facilitar al
ciudadano tanto la defensa de sus derechos como el cumplimiento de sus deberes en todos los sectores
de la vida social.

La constitucion juridico-politica de la sociedad

67. Pasando a otro tema, no puede establecerse una norma universal sobre cual sea la forma mejor de
gobierno ni sobre los sistemas mas adecuados para el ejercicio de las funciones publicas, tanto en la
esfera legislativa como en 1a administrativa y en la judicial.

Division de funciones y de poderes


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn48

68. En realidad, para determinar cual haya de ser la estructura politica de un pais o el procedimiento
apto para el ejercicio de las funciones publicas, es necesario tener muy en cuenta la situacion actual y las
circunstancias de cada pueblo; situacion y circunstancias que cambian en funcion de los lugares y de las
épocas. Juzgamos, sin embargo, que concuerda con la propia naturaleza del hombre una organizacion de
la convivencia compuesta por las tres clases de magistraturas que mejor respondan a la triple funcién
principal de la autoridad puablica; porque en una comunidad politica asi organizada, las funciones de
cada magistratura y las relaciones entre el ciudadano y los servidores de la cosa publica quedan
definidas en términos juridicos. Tal estructura politica ofrece, sin duda, una eficaz garantia al ciudadano
tanto en el ejercicio de sus derechos como en el cumplimiento de sus deberes.

Normas generales para el ejercicio de los tres poderes

69. Sin embargo, para que esta organizacion juridica y politica de la comunidad rinda las ventajas que le
son propias, es exigencia de la misma realidad que las autoridades actien y resuelvan las dificultades
que surjan con procedimientos y medios idoneos, ajustados a las funciones especificas de su
competencia y a la situacion actual del pais. Esto implica, ademas, la obligacidn que el poder legislativo
tiene, en el constante cambio que 1a realidad impone, de no descuidar jamas en su actuacion las normas
morales, las bases constitucionales del Estado y las exigencias del bien comdn. Reclama, en segundo
lugar, que la administracion publica resuelva todos los casos en consonancia con el derecho, teniendo a
la vista la legislacion vigente y con cuidadoso examen critico de la realidad concreta. Exige, por altimo,
que el poder judicial dé a cada cual su derecho con imparcialidad plena y sin dejarse arrastrar por
presiones de grupo alguno. Es también exigencia de la realidad que tanto el ciudadano como los grupos
intermedios tengan a su alcance los medios legales necesarios para defender sus derechos y cumplir sus
obligaciones, tanto en el terreno de las mutuas relaciones privadas como en sus contactos con los
funcionarios publicos[49] .

Cautelas y requisitos que deben observar los gobernantes

70. Es indudable que esta ordenacion juridica del Estado, la cual responde a las normas de la moral y de
la justicia y concuerda con el grado de progreso de la comunidad politica, contribuye en gran manera al
bien comdn del pais.

71. Sin embargo, en nuestros tiempos, la vida social es tan variada, compleja y dindmica, que cualquier
ordenacion juridica, aun la elaborada con suma prudencia y previsora intencién, resulta muchas veces
inadecuada frente a las necesidades.

72. Hay que afadir un hecho mas: el de que las relaciones reciprocas de los ciudadanos, de los
ciudadanos y de los grupos intermedios con las autoridades y, finalmente, de las distintas autoridades
del Estado entre si, resultan a veces tan inciertas y peligrosas, que no pueden encuadrarse en
determinados moldes juridicos. En tales casos, la realidad pide que los gobernantes, para mantener
incélume la ordenacion juridica del Estado en si misma 'y en los principios que la inspiran, satisfacer las
exigencias fundamentales de la vida social, acomodar las leyes y resolver los nuevos problemas de
acuerdo con los hébitos de la vida moderna, tengan, lo primero, una recta idea de la naturaleza de sus
funciones y de los limites de su competencia, y posean, ademas, sentido de la equidad, integridad moral,
agudeza de ingenio y constancia de voluntad en grado bastante para descubrir sin vacilacion lo que hay
que hacer y para llevarlo a cabo a tiempo y con valentia[50].

Acceso del ciudadano a la vida publica


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn49
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn50

73. Es una exigencia cierta de la dignidad humana que los hombres puedan con pleno derecho dedicarse
a la vida publica, si bien solamente pueden participar en ella ajustdndose a las modalidades que
concuerden con la situacion real de la comunidad politica a la que pertenecen.

74. Por otra parte, de este derecho de acceso a la vida pablica se siguen para los ciudadanos nuevas y
amplisimas posibilidades de bien comun. Porque, primeramente, en las actuales circunstancias, los
gobernantes, al ponerse en contacto y dialogar con mayor frecuencia con los ciudadanos, pueden
conocer mejor los medios que mas interesan para el bien comun, y, por otra parte, la renovacion
periddica de las personas en los puestos publicos no s6lo impide el envejecimiento de la autoridad, sino
que ademas le da la posibilidad de rejuvenecerse en cierto modo para acometer el progreso de la
sociedad humana[51].

Exigencias de la época
Carta de los derechos del hombre

75. De todo 1o expuesto hasta aqui se deriva con plena claridad que, en nuestra época, lo primero que se
requiere en la organizacion juridica del Estado es redactar, con férmulas concisas y claras, un
compendio de los derechos fundamentales del hombre e incluirlo en la constitucidn general del Estado.

Organizacion de poderes

76. Se requiere, en segundo lugar, que, en términos estrictamente juridicos, se elabore una constitucion
publica de cada comunidad politica, en la que se definan los procedimientos para designar a los
gobernantes, los vinculos con los que necesariamente deban aquellos relacionarse entre si, las esferas de
sus respectivas competencias y, por ultimo, las normas obligatorias que hayan de dirigir el ejercicio de
sus funciones.

Relaciones autoridad-ciudadanos

77. Se requiere, finalmente, que se definan de modo especifico los derechos y deberes del ciudadano en
sus relaciones con las autoridades y que se prescriba de forma clara como mision principal delas
autoridades el reconocimiento, respeto, acuerdo mutuo, tutela y desarrollo continuo de los derechos y
deberes del ciudadano.

Juicio critico

78. Sin embargo, no puede aceptarse la doctrina de quienes afirman que la voluntad de cada individuo o
de ciertos grupos es la fuente primaria y Unica de donde brotan los derechos y deberes del ciudadano,
proviene la fuerza obligatoria de la constitucion politica y nace, finalmente, el poder de los gobernantes
del Estado para mandar[52].

79. No obstante, estas tendencias de que hemos hablado constituyen también un testimonio indudable de
que en nuestro tiempo los hombres van adquiriendo una conciencia cada vez mas viva de su propia
dignidad y se sienten, por tanto, estimulados a intervenir en la ida pablica y a exigir que sus derechos
personales e inviolables se defiendan en la constitucion politica del pais. No basta con esto; los hombres
exigen hoy, ademas, que las autoridades se nombren de acuerdo con las normas constitucionales y
ejerzan sus funciones dentro de los términos establecidos por las mismas.

I11. ORDENACION DE LAS RELACIONES INTERNACIONALES


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn51
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn52

Las relaciones internacionales deben regirse por la ley moral

80. Nos complace confirmar ahora con nuestra autoridad las ensefianzas que sobre el Estado expusieron
repetidas veces nuestros predecesores, esto es, que las naciones son sujetos de derechos y deberes
mutuos Yy, por consiguiente, sus relaciones deben regularse por las normas de la verdad, la justicia, la
activa solidaridad y la libertad. Porque la misma ley natural que rige las relaciones de convivencia entre
los ciudadanos debe regular también las relaciones mutuas entre las comunidades politicas.

81. Este principio es evidente para todo el que considere que los gobernantes, cuando actGan en nombre
de su comunidad y atienden al bien de la misma, no pueden, en modo alguno, abdicar de su dignidad
natural, y, por tanto, no les es licito en forma alguna prescindir de la ley natural, a la que estan
sometidos, ya que ésta se identifica con la propia ley moral.

82. Es, por otra parte, absurdo pensar que los hombres, por el mero hecho de gobernar un Estado,
puedan verse obligados a renunciar a su condicién humana. Todo lo contrario, han sido elevados a tan
encumbrada posicion porque, dadas sus egregias cualidades personales, fueron considerados como los
miembros mas sobresalientes de la comunidad.

83. Mas aun, el mismo orden moral impone dos consecuencias: una, la necesidad de una autoridad
rectora en el seno de la sociedad; otra, que esa autoridad no pueda rebelarse contra tal orden moral sin
derrumbarse inmediatamente, al quedar privada de su propio fundamento. Es un aviso del mismo
Dios: Oid, pues, joh reyes!, y entended; aprended vosotros los que dominais los confines de la tierra.
Aplicad el oido los que imperais sobre las muchedumbres y los que os engreis sobre la multitud de las
naciones. Porque el poder os fue dado por el Sefior, y la soberania por el Altisimo, el cual examinara
vuestras obras y escudrifiara vuestros pensamientos[53].

84. Finalmente, es necesario recordar que también en la ordenacién de las relaciones internacionales la
autoridad debe ejercerse de forma que promueva el bien comdn de todos, ya que para esto precisamente
se ha establecido.

85. Entre las exigencias fundamentales del bien comin hay que colocar necesariamente el principio del
reconocimiento del orden moral y de la inviolabilidad de sus preceptos. EI nuevo orden que todos los
pueblos anhelan... ha de alzarse sobre la roca indestructible e inmutable de la ley moral, manifestada
por el mismo Creador mediante el orden natural y esculpida por El en los corazones de los hombres
con caracteres indelebles... Como faro resplandeciente, la ley moral debe, con los rayos de sus
principios, dirigir la ruta de la actividad de los hombres y de los Estados, los cuales habran de seguir
sus amonestadoras, saludables y provechosas indicaciones, si no quieren condenar a la tempestad y al
naufragio todo trabajo y esfuerzo para establecer un orden nuevo[54].

Las relaciones internacionales deben regirse por la verdad

86. Hay que establecer como primer principio que las relaciones internacionales deben regirse por la
verdad. Ahora bien, la verdad exige que en estas relaciones se evite toda discriminacion racial y que, por
consiguiente, se reconozca como principio sagrado e inmutable que todas las comunidades politicas son
iguales en dignidad natural. De donde se sigue que cada una de ellas tiene derecho a la existencia, al
propio desarrollo, a los medios necesarios para este desarrollo y a ser, finalmente, la primera
responsable en procurar y alcanzar todo lo anterior; de igual manera, cada nacion tiene también el
derecho a la buena fama y a que se le rindan los debidos honores.


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn53
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn54

87. La experiencia ensefia que son muchas y muy grandes las diferencias entre los hombres en ciencia,
virtud, inteligencia y bienes materiales. Sin embargo, este hecho no puede justificar nunca el proposito
de servirse de la superioridad propia para someter de cualquier modo a los demas. Todo lo contrario:
esta superioridad implica una obligacion social mas grave para ayudar a los demas a que logren, con el
esfuerzo comun, la perfeccion propia.

88. De modo semejante, puede suceder que algunas naciones aventajen a otras en el grado de cultura,
civilizacion y desarrollo econdémico. Pero esta ventaja, lejos de ser una causa licita para dominar
injustamente a las demas, constituye mas bien una obligacion para prestar una mayor ayuda al progreso
comun de todos los pueblos.

89. En realidad, no puede existir superioridad alguna por naturaleza entre los hombres, ya que todos
ellos sobresalen igualmente por su dignidad natural. De aqui se sigue que tampoco existen diferencias
entre las comunidades politicas por lo que respecta a su dignidad natural. Cada Estado es como un
cuerpo, cuyos miembros son los seres humanos. Por otra parte, 1a experiencia ensefia que los pueblos
son sumamente sensibles, y no sin razén, en todas aquellas cosas que de alguna manera atafien a su
propia dignidad.

90. Exige, por ultimo, la verdad que en el uso de los medios de informacion que la técnica moderna ha
introducido, y que tanto sirve para fomentar y extender el mutuo conocimiento de los pueblos, se
observen de forma absoluta las normas de una serena objetividad. Lo cual no prohibe, ni mucho menos,
a los pueblos subrayar los aspectos positivos de su vida. Pero han de rechazarse por entero los sistemas
de informacién que, violando los preceptos de la verdad y de la justicia, hieren la fama de cualquier

pais [55].
Las relaciones internacionales deben regirse por la justicia

91. Segundo principio: las relaciones internacionales deben regularse por las normas de la justicia, lo
cual exige dos cosas: el reconocimiento de los mutuos derechos y el cumplimiento de los respectivos
deberes.

92. Y como las comunidades politicas tienen derecho a la existencia, al propio desarrollo, a obtener
todos los medios necesarios para su aprovechamiento, a ser los protagonistas de esta tarea y a defender
su buena reputacion y los honores que les son debidos, de todo ello se sigue que las comunidades
politicas tienen igualmente el deber de asegurar de modo eficaz tales derechos y de evitar cuanto pueda
lesionarlos. Asi como en las relaciones privadas los hombres no pueden buscar sus propios intereses con
dafio injusto de los ajenos, de la misma manera, las comunidades politicas no pueden, sin incurrir en
delito, procurarse un aumento de riquezas que constituya injuria u opresion injusta de las demés

naciones. Oportuna es a este respecto la sentencia de San Agustin: Si se abandona la justicia, ¢qué son
los reinos sino grandes latrocinios?[56].

93. Puede suceder, y de hecho sucede, que pugnen entre si las ventajas y provechos gque las naciones
intentan procurarse. Sin embargo, las diferencias que de ello surjan no deben zanjarse con las armas ni
por el fraude o el engafio, sino, como corresponde a seres humanos, por la razonable comprension
reciproca, el examen cuidadoso y objetivo de la realidad y un compromiso equitativo de los pareceres
contrarios.

El problema de las minorias étnicas



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn55
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn56

94. A este capitulo de las relaciones internacionales pertenece de modo singular la tendencia politica
quedes de el siglo XIX se ha ido generalizando e imponiendo, por virtud de la cual los grupos étnicos
aspiran a ser duefios de si mismos y a constituir una sola nacion. Y como esta aspiracion, por muchas
causas, no siempre puede realizarse, resulta de ello la frecuente presencia de minorias étnicas dentro de
los limites de una nacion de raza distinta, lo cual plantea problemas de extrema gravedad.

95. En esta materia hay que afirmar claramente que todo cuanto se haga para reprimir la vitalidad y el
desarrollo de tales minorias étnicas viola gravemente los deberes de la justicia. Violacion que resulta
mucho més grave adn si esos criminales atentados van dirigidos al aniquilamiento de la raza.

96. Responde, por el contrario, y plenamente, a lo que la justicia demanda: que los gobernantes se
consagren a promover con eficacia los valores humanos de dichas minorias, especialmente en lo tocante
a su lengua, cultura, tradiciones, recursos e iniciativas econémicas[57].

97. Hay que advertir, sin embargo, que estas minorias étnicas, bien por la situacién que tienen que
soportar a disgusto, bien por la presion de los recuerdos historicos, propenden muchas veces a exaltar
méas de lo debido sus caracteristicas raciales propias, hasta el punto de anteponerlas a los valores
comunes propios de todos los hombres, como si el bien de la entera familia humana hubiese de
subordinarse al bien de una estirpe. Lo razonable, en cambio, es que tales grupos étnicos reconozcan
también las ventajas que su actual situacion les ofrece, ya que contribuye no poco a su
perfeccionamiento humano el contacto diario con los ciudadanos de una cultura distinta, cuyos valores
propios puedan ir asi poco a poco asimilando. Esta asimilacion s6lo podra lograrse cuando las minorias
se decidan a participar amistosamente en los usos y tradiciones de los pueblos que las circundan; pero
no podra alcanzarse si las minorias fomentan los mutuos roces, que acarrean dafios innumerables y
retrasan el progreso civil de las naciones.

Las relaciones internacionales deben regirse por el principio de la solidaridad activa
Asociaciones, colaboracion e intercambios

98. Como las relaciones internacionales deben regirse por las normas de la verdad y de la justicia, por
ello han de incrementarse por medio de una activa solidaridad fisica y espiritual. Esta puede lograrse
mediante multiples formas de asociacién, como ocurre en nuestra época, no sin éxito, en lo que atafie a
la economia, la vida social y politica, la cultura, la salud y el deporte. En este punto es necesario tener a
la vista que la autoridad publica, por su propia naturaleza, no se ha establecido para recluir forzosamente
al ciudadano dentro de los limites geogréaficos de la propia nacién, sino para asegurar ante todo el bien
comun, el cual no puede ciertamente separarse del bien propio de toda la familia humana.

99. Esto implica que las comunidades politicas, al procurar sus propios intereses, no solamente no deben
perjudicar a las demas, sino que también todas ellas han de unir sus propositos y esfuerzos, siempre que
la accion aislada de alguna no baste para conseguirlos fines apetecidos; en esto hay que prevenir con
todo empefio que lo que es ventajoso para ciertas naciones no acarree a las otras mas dafios que
utilidades.

100. Por ualtimo, el bien comun universal requiere que en cada nacién se fomente toda clase de
intercambios entre los ciudadanos y los grupos intermedios. Porque, existiendo en muchas partes del
mundo grupos étnicos mas o menos diferentes, hay que evitar que se impida la comunicacién mutua
entre las personas que pertenecen a unas u otras razas; lo cual estd en abierta oposicion con el caracter
de nuestra época, que ha borrado, o casi borrado, las distancias internacionales. No ha de olvidarse
tampoco que los hombres de cualquier raza poseen, ademas de los caracteres propios que los distinguen


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn57

de los demaés, otros e importantisimos que les son comunes con todos los hombres, caracteres que
pueden mutuamente desarrollarse y perfeccionarse, sobre todo en lo que concierne a los valores del
espiritu. Tienen, por tanto, el deber y el derecho de convivir con cuantos estdn socialmente unidos a
ellos.

101. Es un hecho de todos conocido que en algunas regiones existe evidente desproporcion entre la
extension de tierras cultivables y el nimero de habitantes; en otras, entre las riquezas del suelo y los
instrumentos disponibles para el cultivo; por consiguiente, es preciso que haya una colaboracién
internacional para procurar un facil intercambio de bienes, capitales y personas[58].

102. En tales casos, juzgamos lo mas oportuno que, en la medida posible, el capital busque al trabajador,
y no al contrario. Porque asi se ofrece a muchas personas la posibilidad de mejorar su situacion familiar,
sin verse constrefiidas a emigrar penosamente a otros paises, abandonando el suelo patrio, y emprender
una nueva vida, adaptandose a las costumbres de un medio distinto.

La situacion de los exiliados politicos

103. El paterno amor con que Dios nos mueve a amar a todos los hombres nos hace sentir una profunda
afliccion ante el infortunio de quienes se ven expulsados de su patria por motivos politicos. La multitud
de estos exiliados, innumerables sin duda en nuestra época, se ve acompafiada constantemente por
muchos e increibles dolores.

104. Tan triste situacion demuestra que los gobernantes de ciertas naciones restringen excesivamente los
limites de la justa libertad, dentro de los cuales es licito al ciudadano vivir con decoro una vida humana.
Mas aun: en tales naciones, a veces, hasta el derecho mismo a la libertad se somete a discusion o incluso
queda totalmente suprimido. Cuando esto sucede, todo el recto orden de la sociedad civil se subvierte;
por que la autoridad publica esta destinada, por su propia naturaleza, a asegurar el bien de la comunidad,
cuyo deber principal es reconocer el ambito justo de la libertad y salvaguardar santamente sus derechos.

105. Por esta causa, no estd demas recordar aqui a todos que los exiliados politicos poseen la dignidad
propia de la persona y se les deben reconocer los derechos consiguientes, los cuales no han podido
perder por haber sido privados de la ciudadania en su nacion respectiva.

106. Ahora bien, entre los derechos de la persona humana debe contarse también el de que pueda
licitamente cualquiera emigrar a la nacion donde espere que podra atender mejor a si mismo y a su
familia. Por lo cual es un deber de las autoridades publicas admitir a los extranjeros que llegan y, en
cuanto lo permita el verdadero bien de su comunidad, favorecerlos propdsitos de quienes pretenden
incorporarse a ella como nuevos miembros.

107. Por estas razones, aprovechamos la presente oportunidad para alabar pablicamente todas las
iniciativas promovidas por la solidaridad humana o por la cristiana caridad y dirigidas a aliviarlos
sufrimientos de quienes se ven forzados a abandonar sus paises.

108. Y no podemos dejar de invitar a todos los hombres de buen sentido a alabar las instituciones
internacionales que se consagran integramente a tan trascendental problema.

La carrera de armamentos y el desarme

109. En sentido opuesto vemos, con gran dolor, como en las naciones econOmicamente mas
desarrolladas se han estado fabricando, y se fabrican todavia, enormes armamentos, dedicando a su



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn58

construccion una suma inmensa de energias espirituales y materiales. Con esta politica resulta que,
mientras los ciudadanos de tales naciones se ven obligados a soportar sacrificios muy graves, otros
pueblos, en cambio, quedan sin las ayudas necesarias para su progreso econémico y social.

110. La razén que suele darse para justificar tales preparativos militares es que hoy dia la paz, asi dicen,
no puede garantizarse si no se apoya en una paridad de armamentos. Por lo cual, tan pronto como en
alguna parte se produce un aumento del poderio militar, se provoca en otras una desenfrenada
competencia para aumentar también las fuerzas armadas. Y si una nacién cuenta con armas atémicas, las
demas procuran dotarse del mismo armamento, con igual poder destructivo.

111. La consecuencia es clara: los pueblos viven bajo un perpetuo temor, como si les estuviera
amenazando una tempestad que en cualquier momento puede desencadenarse con impetu horrible. No
les falta razon, porque las armas son un hecho. Y si bien parece dificilmente creible que haya hombres
con suficiente osadia para tomar sobre si la responsabilidad de las muertes y de la asoladora destruccion
que acarrearia una guerra, resulta innegable, en cambio, que un hecho cualquiera imprevisible puede de
improviso e inesperadamente provocar el incendio bélico. Y, ademas, aunque el poderio monstruoso de
los actuales medios militares disuada hoy a los hombres de emprender una guerra, siempre se puede, sin
embargo, temer que los experimentos atomicos realizados con fines bélicos, si no cesan, pongan en
grave peligro toda clase de vida en nuestro planeta.

112. Por lo cual la justicia, la recta razon y el sentido de la dignidad humana exigen urgentemente que
cese ya la carrera de armamentos; que, de un lado y de otro, las naciones que los poseen los reduzcan
simultaneamente; que se prohiban las armas atémicas; que, por ultimo, todos los pueblos, en virtud de
un acuerdo, lleguen a un desarme simultaneo, controlado por mutuas y eficaces garantias. No se debe
permitir -advertia nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XlI- que la tragedia de una guerra
mundial, con sus ruinas econdmicas y sociales y sus aberraciones y perturbaciones morales, caiga por
tercera vez sobre la humanidad[59].

113. Todos deben, sin embargo, convencerse que ni el cese en la carrera de armamentos, ni la reduccion
de las armas, ni, lo que es fundamental, el desarme general son posibles si este desarme no es
absolutamente completo y llega hasta las mismas conciencias; es decir, si no se esfuerzan todos por
colaborar cordial y sinceramente en eliminar de los corazones el temor y la angustiosa perspectiva de la
guerra. Esto, a su vez, requiere que esa norma suprema que hoy se sigue para mantener la paz se
sustituya por otra completamente distinta, en virtud de la cual se reconozca que una paz internacional
verdadera y constante no puede apoyarse en el equilibrio de las fuerzas militares, sino Unicamente en la
confianza reciproca. Nos confiamos que es éste un objetivo asequible. Se trata, en efecto, de una
exigencia que no so6lo esta dictada por las normas de la recta razén, sino que ademas es en si misma
deseable en grado sumo y extraordinariamente fecunda en bienes.

114. Es, en primer lugar, una exigencia dictada por la razon. En realidad, como todos saben, o deberian
saber, las relaciones internacionales, como las relaciones individuales, han de regirse no por la fuerza de
las armas, sino por las normas de la recta razon, es decir, las normas de la verdad, de la justicia y de una
activa solidaridad.

115. Decimos, en segundo lugar, que es un objetivo sumamente deseable. ;Quiéen, en efecto, no anhela
con ardentisimos deseos que se eliminen los peligros de una guerra, se conserve incolume la paz y se
consolide ésta con garantias cada dia mas firmes?

116. Por ultimo, este objetivo es extraordinariamente fecundo en bienes, porque sus ventajas alcanzan a
todos sin excepcion, es decir, a cada persona, a los hogares, a los pueblos, a la entera familia humana.



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn59

Como lo advertia nuestro predecesor Pio XII con palabras de aviso que todavia resuenan vibrantes en
nuestros oidos: Nada se pierde con la paz; todo puede perderse con la guerra[60].

117. Por todo ello, Nos, como vicario de Jesucristo, Salvador del mundo y autor de la paz, interpretando
los més ardientes votos de toda la familia humana y movido por un paterno amor hacia todos los
hombres, consideramos deber nuestro rogar y suplicar a 1la humanidad entera, y sobre todo a los
gobernantes, que no perdonen esfuerzos ni fatigas hasta lograr que el desarrollo de la vida humana
concuerde con la razén y la dignidad del hombre.

118. Que en las asambleas mas previsoras y autorizadas se examine a fondo la manera de lograr que las
relaciones internacionales se ajusten en todo el mundo a un equilibrio mas humano, o sea a un equilibrio
fundado en la confianza reciproca, la sinceridad en los pactos y el cumplimiento de las condiciones
acordadas. Examinese el problema en toda su amplitud, de forma que pueda lograrse un punto de
arranque solido para iniciar una serie de tratados amistosos, firmes y fecundos.

119. Por nuestra parte, Nos no cesaremos de rogar a Dios para que su sobrenatural ayuda dé prosperidad
fecunda a estos trabajos.

Las relaciones internacionales deben regirse por la libertad

120. Hay que indicar otro principio: el de que las relaciones internacionales deben ordenarse segin una

norma de libertad. El sentido de este principio es que ninguna nacion tiene derecho a oprimir
injustamente a otras o a interponerse de forma indebida en sus asuntos. Por el contrario, es indispensable

que todas presten ayuda a Tas demas, a fin de que estas ultimas adquieran una conciencia cada vez
mayor de sus propios deberes, acometan nuevas y Utiles empresas y actlen como protagonistas de su
propio desarrollo en todos los sectores.

121. Habida cuenta de la comunidad de origen, de redencion cristiana y de fin sobrenatural que vincula
mutuamente a todos los hombres y los Ilama a constituir una sola familia cristiana, hemos exhortado en
la enciclica Mater et magistraa las comunidades politicas econdmicamente mas desarrolladas a
colaborar de multiples formas con aquellos paises cuyo desarrollo econémico esta todavia en curso[61].

122. Reconocemos ahora, con gran consuelo nuestro, que tales invitaciones han tenido amplia acogida, y
confiamos que seguiran encontrando aceptacion ain mas extensa todavia en el futuro, de tal manera que
aun los pueblos mas necesitados alcancen pronto un desarrollo econémico tal, que permita a sus
ciudadanos llevar una vida mas conforme con la dignidad humana.

123. Pero siempre ha de tenerse muy presente una cautela: que esa ayuda a las demés naciones debe
prestarse de tal forma que su libertad quede inc6lume y puedan ellas ser necesariamente las
protagonistas decisivas y las principales responsables de la labor de su propio desarrollo econémico y
social.

124. En este punto, nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII dejo escrito un saludable aviso: Un
nuevo orden, fundado sobre los principios morales, prohibe absolutamente la lesion de la libertad, de la
integridad y de la seguridad de otras naciones, cualesquiera que sean su extension territorial y su
capacidad defensiva. Si es inevitable que los grandes Estados, por sus mayores posibilidades y su
poderio, tracen el camino para la constitucion de grupos econémicos entre ellos y naciones mas
pequefias y mas débiles, es, sin embargo, indiscutible -como para todos en el marco del interés general-
el derecho de éstas al respeto de su libertad en el campo politico, a la eficaz guarda de aquella
neutralidad en los conflictos entre los Estados que les corresponde segun el derecho natural y de



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn60
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn61

gentes, a la tutela de su propio desarrollo econémico, pues tan sélo asi podrédn conseguir
adecuadamente el bien comun, el bienestar material y espiritual del propio pueblo [62].

125. Asi, pues, es necesario que las naciones mas ricas, al socorrer de maultiples formas a las mas
necesitadas, respeten con todo esmero las caracteristicas propias de cada pueblo y sus instituciones
tradicionales, e igualmente se abstengan de cualquier intento de dominio politico. Haciéndolo asi, se
contribuird no poco a formar una especie de comunidad de todos los pueblos, dentro de la cual cada
Estado, consciente de sus deberes y de sus derechos, colaborara, en plano de igualdad, en pro de la
prosperidad de todos los demés paises[63].

Convicciones y esperanzas de la hora actual

126. Se ha ido generalizando cada vez mas en nuestros tiempos la profunda conviccion de que las
diferencias que eventualmente surjan entre los pueblos deben resolverse no con las armas, sino por
medio de negociaciones y convenios.

127. Esta conviccion, hay que confesarlo, nace, en la mayor parte de los casos, de la terrible potencia
destructora que los actuales armamentos poseen y del temor a las horribles calamidades y ruinas que
tales armamentos acarrearian. Por esto, en nuestra época, que se jacta de poseer la energia atémica,
resulta un absurdo sostener que la guerra es un medio apto para resarcir el derecho violado.

128. Sin embargo, vemos, por desgracia, muchas veces como los pueblos se ven sometidos al temor
como a ley suprema, e invierten, por lo mismo, grandes presupuestos en gastos militares. justifican este
proceder -y no hay motivo para ponerlo en duda- diciendo que no es el propdsito de atacar el que los
impulsa, sino el de disuadir a los demas de cualquier ataque.

129. Esto no obstante, cabe esperar que los pueblos, por medio de relaciones y contactos
institucionalizados, lleguen a conocer mejor los vinculos sociales con que la naturaleza humana los une
entre si y a comprender con claridad creciente que entre los principales deberes de la comdn naturaleza
humana hay que colocar el de que las relaciones individuales e internacionales obedezcan al amor y no
al temor, porque ante todo es propio del amor llevar a los hombres a una sincera y multiple colaboracion
material y espiritual, de la que tantos bienes pueden derivarse para ellos.

IV. ORDENACION DE LAS RELACIONES MUNDIALES
La interdependencia de los Estados en lo social, politico y econémico

130. Los recientes progresos de la ciencia y de la técnica, que han logrado repercusion tan profunda en
la vida humana, estimulan a los hombres, en todo el mundo, a unir cada vez mas sus actividades y
asociarse entre si. Hoy dia ha experimentado extraordinario aumento el intercambio de productos, ideas
y poblaciones. Por esto se han multiplicado sobremanera las relaciones entre los individuos, las familias
y las asociaciones intermedias de las distintas naciones, y se han aumentado también los contactos entre
los gobernantes de los diversos paises. Al mismo tiempo se ha acentuado la interdependencia entre las
multiples economias nacionales; los sistemas economicos de los pueblos se van cohesionando
gradualmente entre si, hasta el punto de quede todos ellos resulta una especie de economia universal; en
fin, el progreso social, el orden, la seguridad y la tranquilidad de cualquier Estado guardan
necesariamente estrecha relacion con los de los demaés.

131. En tales circunstancias es evidente que ningun pais puede, separado de los otros, atender como es
debido a su provecho y alcanzar de manera completa su perfeccionamiento. Porque la prosperidad o el



http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn62
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn63

progreso de cada pais son en parte efecto y en parte causa de la prosperidad y del progreso de los demas
pueblos.

La autoridad politica es hoy insuficiente para lograr el bien comdn universal

132. Ninguna época podra borrar la unidad social de los hombres, puesto que consta de individuos que
poseen con igual derecho una misma dignidad natural. Por esta causa, serd siempre necesario, por
imperativos de la misma naturaleza, atender debidamente al bien universal, es decir, al que afecta a toda
la familia humana.

133. En otro tiempo, los jefes de los Estados pudieron, al parecer, velar suficientemente por el bien
comun universal; para ello se valian del sistema de las embajadas, las reuniones y conversaciones de sus
politicos mas eminentes, los pactos y convenios internacionales. En una palabra, usaban los métodos y
procedimientos que sefialaban el derecho natural, el derecho de gentes o el derecho internacional comdn.

134. En nuestros dias, las relaciones internacionales han sufrido grandes cambios. Porque, de una parte,
el bien comin de todos los pueblos plantea problemas de suma gravedad, dificiles y que exigen
inmediata solucion, sobre todo en lo referente a la seguridad y la paz del mundo entero; de otra, los
gobernantes de los diferentes Estados, como gozan de igual derecho, por mas que multipliquen las
reuniones y los esfuerzos para encontrar medios juridicos mas aptos, no lo logran en grado suficiente, no
porque les falten voluntad y entusiasmo, sino porque su autoridad carece del poder necesario.

135. Por consiguiente, en las circunstancias actuales de la sociedad, tanto la constitucion y forma de los
Estados como el poder que tiene la autoridad publica en todas las naciones del mundo deben
considerarse insuficientes para promover el bien comun de los pueblos.

Es necesaria una autoridad publica de alcance mundial

136. Ahora bien, si se examinan con atencién, por una parte, el contenido intrinseco del bien comun, vy,
por otra, la naturaleza y el ejercicio de la autoridad publica, todos habran de reconocer que entre ambos
existe una imprescindible conexion. Porque el orden moral, de la misma manera que exige una autoridad
publica para promover el bien comun en la sociedad civil, asi también requiere que dicha autoridad
pueda lograrlo efectivamente. De aqui nace que las instituciones civiles -en medio de las cuales la
autoridad publica se desenvuelve, actda y obtiene su fin- deben poseer una forma y eficacia tales que
puedan alcanzar el bien comun por las vias y los procedimientos mas adecuados a las distintas
situaciones de la realidad.

137.Y como hoy el bien comun de todos los pueblos plantea problemas que afectan a todas las
naciones, y como semejantes problemas solamente puede afrontarlos una autoridad publica cuyo poder,
estructura y medios sean suficientemente amplios y cuyo radio de accion tenga un alcance mundial,
resulta, en consecuencia, que, por imposicion del mismo orden moral, es preciso constituir una autoridad
publica general.

La autoridad mundial debe establecerse por acuerdo general de las naciones

138. Esta autoridad general, cuyo poder debe alcanzar vigencia en el mundo entero y poseer medios
idoneos para conducir al bien comin universal, ha de establecerse con el consentimiento de todas las
naciones y no imponerse por la fuerza. La razon de esta necesidad reside en que, debiendo tal autoridad
desempefiar eficazmente su funcion, es menester que sea imparcial para todos, ajena por completo a los
partidismos y dirigida al bien comun de todos los pueblos. Porque si las grandes potencias impusieran



por la fuerza esta autoridad mundial, con razén seria de temer que sirviese al provecho de unas cuantas o
estuviese del lado de una nacidn determinada, y por ello el valor y la eficacia de su actividad quedarian
comprometidos. Aungue las naciones presenten grandes diferencias entre si en su grado de desarrollo
econdmico o en su potencia militar, defienden, sin embargo, con singular energia la igualdad juridica y
la dignidad de su propia manera de vida. Por esto, con razdn, los Estados no se resignan a obedecer a los
poderes que se les imponen por la fuerza, o a cuya constitucion no han contribuido, o a los que no se han
adherido libremente.

La autoridad mundial debe proteger los derechos de la persona humana

139. Asi como no se puede juzgar del bien comun de una nacion sin tener en cuenta la persona humana,
lo mismo debe decirse del bien comun general; por lo que la autoridad publica mundial ha de tender
principalmente a que los derechos de la persona humana se reconozcan, se tengan en el debido honor, se
conserven incolumes y se aumenten en realidad. Esta proteccion de los derechos del hombre puede
realizarla o la propia autoridad mundial por si misma, si la realidad lo permite, o bien creando en todo el
mundo un ambiente dentro del cual los gobernantes de los distintos paises puedan cumplir sus funciones
con mayor facilidad.

El principio de subsidiariedad en el plano mundial

140. Ademas, asi como en cada Estado es preciso que las relaciones que median entre la autoridad
publica y los ciudadanos, las familias y los grupos intermedios, se regulen y gobiernen por el principio
de la accion subsidiaria, es justo que las relaciones entre la autoridad publica mundial y las autoridades
publicas de cada nacion se regulen y rijan por el mismo principio. Esto significa que la misién propia de
esta autoridad mundial es examinar y resolver los problemas relacionados con el bien comdn universal
en el orden econdmico, social, politico o cultural, ya que estos problemas, por su extrema gravedad,
amplitud extraordinaria y urgencia inmediata, presentan dificultades superiores a las que pueden
resolver satisfactoriamente los gobernantes de cada nacion.

141. Es decir, no corresponde a esta autoridad mundial limitar la esfera de accién o invadir la
competencia propia de la autoridad publica de cada Estado. Por el contrario, la autoridad mundial debe
procurar que en todo el mundo se cree un ambiente dentro del cual no s6lo los poderes publicos de cada
nacion, sino también los individuos y los grupos intermedios, puedan con mayor seguridad realizar sus
funciones, cumplir sus deberes y defender sus derechos[64].

La organizacién de las Naciones Unidas

142. Como es sabido, el 26 de junio de 1945 se cre6 1a Organizacion de las Naciones Unidas, conocida
con la sigla ONU, a la que se agregaron después otros organismos inferiores, compuestos de miembros
nombrados por la autoridad pablica de las diversas naciones; a éstos les han sido confiadas misiones de
gran importancia y de alcance mundial en lo referente a la vida econdmica y social, cultural, educativa y
sanitaria. Sin embargo, el objetivo fundamental que se confi6 a la Organizacion de las Naciones Unidas
es asegurar y consolidar la paz internacional, favorecer y desarrollar las relaciones de amistad entre los
pueblos, basadas en los principios de igualdad, mutuo respeto y multiple colaboracién en todos los
sectores de la actividad humana.

143. Argumento decisivo de la misién de la ONU es la Declaraciéon universal de los derechos del
hombre, que la Asamblea general ratifico el 10 de diciembre de 1948. En el preambulo de
esta Declaracion se proclama como objetivo basico, que deben proponerse todos los pueblos y naciones,


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn64

el reconocimiento y el respeto efectivo de todos los derechos y todas las formas de la libertad recogidas
en tal Declaracion.

144. No se nos oculta que ciertos capitulos de esta Declaracion han suscitado algunas objeciones
fundadas. juzgamos, sin embargo, que esta Declaracion debe considerarse un primer paso introductorio
para el establecimiento de una constitucion juridica y politica de todos los pueblos del mundo. En dicha
Declaracion se reconoce solemnemente a todos los hombres sin excepcién la dignidad de la persona
humana y se afirman todos los derechos que todo hombre tiene a buscar libremente la verdad, respetar
las normas morales, cumplir los deberes de la justicia, observar una vida decorosa y otros derechos
intimamente vinculados con éstos.

145. Deseamos, pues, vehementemente que la Organizacion de las Naciones Unidas pueda ir
acomodando cada vez mejor sus estructuras y medios a la amplitud y nobleza de sus objetivos. jOjaléa
llegue pronto el tiempo en que esta Organizacion pueda garantizar con eficacia los derechos del
hombre!, derechos que, por brotar inmediatamente de la dignidad de la persona humana, son
universales, inviolables e inmutables. Tanto mas cuanto que hoy los hombres, por participar cada vez
mas activamente en los asuntos publicos de sus respectivas naciones, siguen con creciente interés la vida
de los demas pueblos y tienen una conciencia cada dia mas honda de pertenecer como miembros vivos a
la gran comunidad mundial.

V. NORMAS PARA LA ACCION TEMPORAL DEL CRISTIANO

Presencia activa en todos los campos

146. Al llegar aqui exhortamos de nuevo a nuestros hijos a participar activamente en la vida publica y
colaborar en el progreso del bien comdn de todo el género humano y de su propia nacion. Iluminados
por la luz de la fe cristiana y guiados por la caridad, deben procurar con no menor esfuerzo que las
instituciones de caracter econdémico, social, cultural o politico, lejos de crear a los hombres obstaculos,
les presten ayuda positiva para su personal perfeccionamiento, asi en el orden natural como en el
sobrenatural.

Cultura, técnica y experiencia

147. Sin embargo, para imbuir la vida publica de un pais con rectas normas y principios cristianos, no
basta que nuestros hijos gocen de la luz sobrenatural de la fe y se muevan por el deseo de promover el
bien; se requiere, ademas, que penetren en las instituciones de la misma vida puablica y actden con
eficacia desde dentro de ellas.

148. Pero como la civilizacién contemporanea se caracteriza sobre todo por un elevado indice cientifico
y técnico, nadie puede penetrar en las instituciones puablicas si no posee cultura cientifica, idoneidad
técnica y experiencia profesional.

Virtudes morales y valores del espiritu

149. Todas estas cualidades deben ser consideradas insuficientes por completo para dar a las relaciones
de la vida diaria un sentido mas humano, ya que este sentido requiere necesariamente como fundamento
la verdad; como medida, la justicia; como fuerza impulsora, la caridad, y como habito normal, la
libertad.




150. Para que los hombres puedan practicar realmente estos principios han de esforzarse, lo primero, por
observar, en el desempefio de sus actividades temporales, las leyes propias de cada una y los métodos
que responden a su especifica naturaleza; lo segundo, han de ajustar sus actividades personales al orden
moral y, por consiguiente, han de proceder como quien ejerce un derecho o cumple una obligacién. Méas
aun: la razon exige que los hombres, obedeciendo a los designios providenciales de Dios relativos a
nuestra salvacion y teniendo muy en cuenta los dictados de la propia conciencia, se consagren a la
accion temporal, conjugando plenamente las realidades cientificas, técnicas y profesionales con los
bienes superiores del espiritu.

Coherencia entre la fe y la conducta

151. Es también un hecho evidente que, en las naciones de antigua tradicion cristiana, las instituciones
civiles florecen hoy con un indudable progreso cientifico y poseen en abundancia los instrumentos
precisos para llevar a cabo cualquier empresa; pero con frecuencia se observa en ellas un debilitamiento
del estimulo y de la inspiracion cristiana.

152. Hay quien pregunta, con razén, como puede haberse producido este hecho. Porque a la institucion
de esas leyes contribuyeron no poco, y siguen contribuyendo adn, personas que profesan la fe cristiana y
que, al menos en parte, ajustan realmente su vida a las normas evangélicas. La causa de este fendmeno
creemos que radica en la incoherencia entre su fe y su conducta. Es, por consiguiente, necesario que se
restablezca en ellos la unidad del pensamiento y de la voluntad, de tal forma que su accion quede anima
da al mismo tiempo por la luz de la fe y el impulso de la caridad.

153. La inconsecuencia que demasiadas veces ofrecen los cristianos entre su fe y su conducta, juzgamos
que nace también de su insuficiente formacién en la moral y en la doctrina cristiana. Porque sucede con
demasiada frecuencia en muchas partes que los fieles no dedican igual intensidad a la instruccion
religiosa y a la instruccion profana; mientras en ésta llegan a alcanzar los grados superiores, en aquélla
no pasan ordinariamente del grado elemental. Es, por tanto, del todo indispensable que la formacion de
la juventud sea integral, continua y pedagdgicamente adecuada, para que la cultura religiosa y la
formacion del sentido moral vayan a la par con el conocimiento cientifico y con el incesante progreso de
la técnica. Es, ademas, necesario que los jovenes se formen para el ejercicio adecuado de sus tareas en el
orden profesional[65].

Dinamismo creciente en la accion temporal

154. Es ésta, sin embargo, ocasion oportuna para hacer una advertencia acerca de las grandes
dificultades que supone el comprender correctamente las relaciones que existen entre los hechos
humanos y las exigencias de la justicia; esto es, la determinacion exacta de las medidas graduales y de
las formas segun las cuales deban aplicarse los principios doctrinales y los criterios practicos a la
realidad presente de la convivencia humana.

155. La exactitud en la determinacién de esas medidas graduales y de esas formas es hoy dia mas dificil,
porque nuestra época, en la que cada uno debe prestar su contribucion al bien comun universal, es una
época de agitacion acelerada. Por esta causa, el esfuerzo por ver como se ajustan cada vez mejor las
realidades sociales a las normas de la justicia es un trabajo de cada dia. Y, por lo mismo, nuestros hijos
deben prevenirse frente al peligro de creer que pueden ya detenerse y descansar satisfechos del camino
recorrido.

156. Por el contrario, todos los hombres han de pensar que lo hasta aqui hecho no basta para lo que las
necesidades piden, y, por tanto, deben acometer cada dia empresas de mayor volumen y mas adecuadas


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn65

en los siguientes campos: empresas productoras, asociaciones sindicales, corporaciones profesionales,
sistemas publicos de seguridad social, instituciones culturales, ordenamiento juridico, regimenes
politicos, asistencia sanitaria, deporte y, finalmente, otros sectores semejantes. Son todas ellas
exigencias de esta nuestra época, época del &tomo y de las conquistas espaciales, en la que la humanidad
ha iniciado un nuevo camino con perspectivas de una amplitud casi infinita.

Relaciones de los catélicos con los no-catélicos
Fidelidad y colaboracion

157. Los principios hasta aqui expuestos brotan de la misma naturaleza de las cosas 0 proceden casi
siempre de la esfera de los derechos naturales. Por ello sucede con bastante frecuencia que los catolicos,
en la aplicacion practica de estos principios, colaboran dé multiples maneras con los cristianos
separados de esta Sede Apostélica o con otros hombres que, aun careciendo por completo de la fe
cristiana, obedecen, sin embargo, a la razén y poseen un recto sentido de la moral natural. En tales
ocasiones procuren los catolicos ante todo ser siempre consecuentes consigo mismos y no aceptar
jamas compromisos que puedan dafar la integridad de la religion o de la moral. Deben, sin embargo,
al mismo tiempo, mostrarse animados de espiritu de comprensién para las opiniones ajenas,
plenamente desinteresados y dispuestos a colaborar lealmente en la realizacion de aquellas obras que
sean por naturaleza buenas o al menos puedan conducir al bien[66]

Distinguir entre el error y el que lo profesa

158. Importa distinguir siempre entre el error y el hombre que lo profesa, aunque se trate de personas
que desconocen por entero la verdad o la conocen sélo a medias en el orden religioso o en el orden de la
moral practica. Porque el hombre que yerra no que da por ello despojado de su condicion de hombre, ni
automaticamente pierde jamas su dignidad de persona, dignidad que debe ser tenida siempre en cuenta.
Ademas, en la naturaleza humana nunca desaparece la capacidad de superar el error y de buscar el
camino de la verdad. Por otra parte, nunca le faltan al hombre las ayudas de la divina Providencia en
esta materia. Por lo cual bien puede suceder que quien hoy carece de la luz de la fe o profesa doctrinas
equivocadas, pueda marfiana, iluminado por la luz divina, abrazar la verdad. En efecto, si los catdlicos,
por motivos puramente externos, establecen relaciones con quienes o no creen en Cristo o creen en El
deforma equivocada, porque viven en el error, pueden ofrecerles una ocasion o un estimulo para
alcanzarla verdad.

Distinguir entre filosofias y corrientes historicas

159. En segundo lugar, es también completamente necesario distinguir entre las teorias filosoficas falsas
sobre la naturaleza, el origen, el fin del mundo y del hombre y las corrientes de caracter economico y
social, cultural o politico, aunque tales corrientes tengan su origen e impulso en tales teorias filosoficas.
Porque una doctrina, cuando ha sido elaborada y definida, ya no cambia. Por el contrario, las corrientes
referidas, al desenvolverse en medio de condiciones mudables, se hallan sujetas por fuerza a una
continua mudanza. Por lo demas, ¢quién puede negar que, en la medida en que tales corrientes se ajusten
a los dictados de la recta razon y reflejen fielmente las justas aspiraciones del hombre, puedan tener
elementos moralmente positivos dignos de aprobacion?

Utilidad de estos contactos

160. Por las razones expuestas, puede a veces suceder que ciertos contactos de orden practico que hasta
ahora parecian totalmente inutiles, hoy, por el contrario, sean realmente provechosos o se prevea que


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn66

pueden llegar a serlo en el futuro. Pero determinar si tal momento ha llegado o no, y ademas establecer
las formas y las etapas con las cuales deban realizarse estos contactos en orden a conseguir metas
positivas en el campo econdmico y social o en el campo cultural o politico, son decisiones que sélo
puede dar la prudencia, virtud moderadora de todas las que rigen la vida humana, asi en el plano
individual como en la esfera social. Por lo cual, cuando se trata delos catdlicos, la decision en estas
materias corresponde principalmente a aquellas personas que ocupan puestos de mayor influencia en el
plano politico y en el dominio especifico en que se plantean estas cuestiones. Solo se les impone una
condicion: la de que respeten los principios del derecho natural, observen la doctrina social que la
Iglesia ensefia y obedezcan las directrices de las autoridades eclesiésticas. Porque nadie debe olvidar que
la Iglesia tiene el derecho y al mismo tiempo el deber de tutelarlos principios de la fe y de la moral, y
también el de interponer su autoridad cerca de los suyos, aun en la esfera del orden temporal, cuando es
necesario juzgar como deben aplicarse dichos principios a los casos concretos[67].

Evolucion, no revolucion

161. No faltan en realidad hombres magnanimos que, ante situaciones que concuerdan poco 0 nada con
las exigencias de la justicia, se sienten encendidos por un deseo de reforma total y se lanzan a ella con
tal impetu, que casi parece una revolucion politica.

162. Queremos que estos hombres tengan presente que el crecimiento paulatino de todas las cosas es
una ley impuesta por la naturaleza y que, por tanto, en el campo de las instituciones humanas no puede
lograrse mejora alguna si no es partiendo paso a paso desde el interior delas instituciones. Es éste
precisamente el aviso queda nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII, con las siguientes
palabras: No en la revolucion, sino en una evolucién concorde, estan la salvacion y la justicia. La
violencia jamas ha hecho otra cosa que destruir, no edificar; encender las pasiones, no calmarlas;
acumular odio y escombros, no hacer fraternizar a los contendientes, y ha precipitado a los hombres y
a los partidos a la dura necesidad de reconstruir lentamente, después de pruebas dolorosas, sobre los
destrozos de la discordia[68].

Llamamiento a una tarea gloriosa y necesaria

163. Por tanto, entre las tareas mas graves de los hombres de espiritu generoso hay que incluir, sobre
todo, la de establecer un nuevo sistema de relaciones en la sociedad humana, bajo el magisterio y la
égida de la verdad, la justicia, la caridad y la libertad: primero, entre los individuos; en segundo lugar,
entre los ciudadanos y sus respectivos Estados; tercero, entre los Estados entre si, y, finalmente, entre
los individuos, familias, entidades intermedias y Estados particulares, de un lado, y de otro, la
comunidad mundial. Tarea sin duda gloriosa, porque con ella podra consolidarse la paz verdadera segun
el orden establecido por Dios.

164. De estos hombres, demasiado pocos sin duda para las necesidades actuales, pero
extraordinariamente beneméritos de la convivencia humana, es justo que Nos hagamos un puablico
elogio y al mismo tiempo les invitemos con urgencia a proseguir tan fecunda empresa. Pero al mismo
tiempo abrigamos la esperanza de que otros muchos hombres, sobre todo cristianos, acuciados por un
deber de conciencia y por la caridad, se uniran a ellos. Porque es sobremanera necesario que en la
sociedad contemporanea todos los cristianos sin excepcion sean como centellas de luz, viveros de amor
y levadura para toda la masa. Efecto que sera tanto mayor cuanto mas estrecha sea la union de cada alma
con Dios.

165. Porque la paz no puede darse en la sociedad humana si primero no se da en el interior de cada
hombre, es decir, si primero no guarda cada uno en si mismo el orden que Dios ha establecido. A este


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn67
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn68

respecto pregunta San Agustin: ¢Quiere tu alma ser capaz de vencer las pasiones? Que se someta al
que esta arriba y vencera al que esta abajo; y se hara la paz en ti; una paz verdadera, cierta, ordenada.
¢, Cudl es el orden de esta paz? Dios manda sobre el alma; el alma, sobre la carne; no hay orden

mejor[69].
Es necesario orar por la paz

166. Las ensefianzas que hemos expuesto sobre los problemas que en la actualidad preocupan tan
profundamente a la humanidad, y que tan estrecha conexion guardan con el progreso de la sociedad, nos
las ha dictado el profundo anhelo del que sabemos participan ardientemente todos los hombres de buena
voluntad; esto es, la consolidacion de la paz en el mundo.

167. Como vicario, aunque indigno, de Aquel a quien el anuncio profético proclamo Principe de la
Paz[70], consideramos deber nuestro consagrar todos nuestros pensamientos, preocupaciones y energias
a procurar este bien comun universal. Pero la paz sera palabra vacia mientras no se funde sobre el orden
cuyas lineas fundamentales, movidos por una gran esperanza, hemos como esbozado en esta nuestra
enciclica: un orden basado en la verdad, establecido de acuerdo con las normas de la justicia, sustentado
y henchido por la caridad y, finalmente, realizado bajo los auspicios de la libertad.

168. Débese, sin embargo, tener en cuenta que la grandeza y la sublimidad de esta empresa son tales,
que su realizacién no puede en modo alguno obtenerse por las solas fuerzas naturales del hombre,
aunque esté movido por una buena y loable voluntad. Para que la sociedad humana constituya un reflejo
lo més perfecto posible del reino de Dios, es de todo punto necesario el auxilio sobrenatural del cielo.

169. Exige, por tanto, la propia realidad que en estos dias santos nos dirijamos con preces suplicantes a
Aquel que con sus dolorosos tormentos y con su muerte no sélo borré los pecados, fuente principal de
todas las divisiones, miserias y desigualdades, sino que, ademas, con el derramamiento de su sangre,
reconcilio al género humano con su Padre celestial, aportandole los dones de la paz: Pues El es nuestra
Paz, que hizo de los pueblos uno... Y viniendo nos anunci6 la paz a los de lejos y la paz a los de
cerca[71].

170. En la sagrada liturgia de estos dias resuena el mismo anuncio: Cristo resucitado, presentandose en
medio de sus discipulos, les salud6 diciendo: «La paz sea con vosotros. Aleluya». Y los discipulos se
gozaron viendo al Sefior[72]. Cristo, pues, nos ha traido la paz, nos ha dejado la paz: La paz os dejo, mi
paz os doy. No como el mundo la da os la doy yo[73]./p>

171. Pidamos, pues, con instantes suplicas al divino Redentor esta paz que EI mismo nos trajo. Que El
borre de los hombres cuanto pueda poner en peligro esta paz y convierta a todos en testigos de la verdad,
de la justicia y del amor fraterno. Que El ilumine también con su luz la mente de los que gobiernan las
naciones, para que, al mismo tiempo que les procuran una digna prosperidad, aseguren a Ssus
compatriotas el don hermosisimo de la paz. Que, finalmente, Cristo encienda las voluntades de todos los
hombres para echar por tierra las barreras que dividen a los unos de los otros, para estrecharlos vinculos
de la mutua caridad, para fomentar la reciproca comprension, para perdonar, en fin, a cuantos nos hayan
injuriado. De esta manera, bajo su auspicio y amparo, todos los pueblos se abracen como hermanos y
florezca y reine siempre entre ellos la tan anhelada paz.

172. Por ultimo, deseando, venerables hermanos, que esta paz penetre en la grey que os ha sido
confiada, para beneficio, sobre todo, de los mas humildes, que necesitan ayuda y defensa, a vosotros, a
los sacerdotes de ambos cleros, a los religiosos y a las virgenes consagradas a Dios, a todos los fieles
cristianos y nominalmente a aquellos que secundan con entusiasmo estas nuestras exhortaciones,


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn69
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn70
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn71
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn72
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftn73

impartimos con todo afecto en el Sefior la bendicion apostdlica. Para todos los hombres de buena
voluntad, a quienes va también dirigida esta nuestra enciclica, imploramos de Dios salud y prosperidad.

Dado en Roma, junto a San Pedro, el dia de jueves Santo, 11 de abril del afio1963, quinto de nuestro
pontificado.

IOANNES PP. XXIII

Notas

[1] Sal 8,1.

[2]Sal 104 (V. 103), 24.
[3] Cf. Gén 1,26.

[4] Sal 8,5-6.

[5] Rom 2,15.

[6] Cf. Sal 18,8-11.

[7]1Cf. Pio XIl, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 9-24; Juan XXIII, discurso del 4 de
enero de 1963: AAS 55 (1963) 89-91.

[8]Cf Pio XI, Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 78; y Pio XII, mensaje del 1 de junio de 1941, en la
fiesta de Pentecostés: AAS 33 (1941) 195-202.

[9]Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 9-24.
[10] Divinae Institutiones 1.4 ¢.28 n.2: ML 6,535.

[11] Ledn XIII, Libertas praestantissimum: AL 8,237-238 (Roma 1888).
[12] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 9-24.

[13]Cf. Pio XI, Casti connubii: AAS 22 (1930) 539-592; y Pio XIl, radiomensaje navidefio de
1942: AAS 35 (1943) 9-24.

[14] Cf. Pio XII, mensaje del 1 de junio de 1941, en la fiesta de Pentecostés: AAS 33 (1941) 201.
[15] Cf. Le6n X1, Rerum novarum: AL 11,128-129 (Roma 1891).

[16] Cf. Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 422.

[17] Cf. Pio XII, mensaje del 1 de junio de 1941,en la fiesta de Pentecostés: AAS 33 (1941) 201.

[18] Cf. Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 428.


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref1
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref2
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref3
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref4
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref5
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref6
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref7
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref8
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref9
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref10
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref11
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref12
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref13
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref14
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref15
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref16
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref17
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref18

[19] Cf. ibid., 430.

[20] Cf. Ledn XIIl, Rerum novarum: AL 11,134-142 (Roma 1891); Pio XI, Quadragesimo anno:
AAS 23 (1931) 199-200; y Pio XII, Sertum laetitiae: AAS 31 (1939) 635-644.

[21] Cf. AAS 53 (1961) 430.

[22] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1952: AAS 45 (1953) 33-46.
[23] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1944: AAS 37 (1945) 12.
[24] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 21.
[25] Ef 4,25.

[26] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 14.
[27] Summa Theologiae I-11 g.19 a.4; cf. etiam a.9.

[28] Rom 13,1-6.

[29] In Epist. ad Rom. ¢.13,1-2 hom.23: MG 60,615.

[30] Ledn X111, Immortale Dei: AL 5,120 (Roma 1885).

[31] Pio XII, radiomensaje navidefio de 1944: AAS 37 (1945) 15.
[32] Cf Leon X1, Diuturnum illud: AL 2,274 (Romal881).

[33] Cf ibid., 278; e Immortale Dei: AL 5,130 (Romal885).

[34] Hech 5,29.

[35] Summa Theologiae I-11 ¢.93 a.3 ad 2; cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1944: AAS 37 (1945)
5-23.

[36] Cf. Ledn X, Diuturnum illud: AL 2,271-272 (Romal881); y Pio XII, radiomensaje navidefio de
1944: AAS 37 (1945) 5-23.

[37]Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 13; y Ledn XIlIl, Immortale Dei: AL
5,120 (Roma 1885).

[38] Cf. Pio XII, Summi Pontificatus: AAS 31 (1939)412-453.

[39] Cf. Pio XI, Mil brennender Sorge: AAS 29 (1937) 159; y Divini Redemptoris; AAS 29 (1937) 65-
106.

[40] Ledn X1l Immortale Dei: AL 5,121 (Roma 1885).

[41] Cf. Leon X1, Rerum novarum: AL 11,133-134 (Roma 1891).


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref19
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref20
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref21
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref22
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref23
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref24
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref25
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref26
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref27
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref28
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref29
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref30
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref31
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref32
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref33
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref34
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref35
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref36
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref37
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref38
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref39
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref40
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref41

[42] Cf. Pio XII, Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 433.

[43] AAS 53 (1961) 19.

[44] Cf. Pio XI, Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 215.

[45] Cf. Pio XII, mensaje del 1 de junio de 1941, en la fiesta de Pentecostes: AAS 33 (1941) 200.

[46]Cf. Pio XI, Mit brennender Sorge: AAS 29 (1937) 159; Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 79; y
Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 9-24.

[47] Cf. Pio XI, Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 81; y Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942:
AAS 35 (1943) 9-24.

[48] Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 415.

[49] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 21.
[50] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1944: AAS 37 (1945) 15-16.
[51] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1942: AAS 35 (1943) 12.
[52] Cf. Le6n X1, Annum ingressi: AL 22.52-80 (Roma 1902-1903).
[53] Sab 6,2-4.

[54] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1941: AAS34 (1942) 16.
[55] Cf Pio XIlI, radiomensaje navidefio de 1940: AAS33 (1941) 5-14.
[56] De civitate Deil.4 c.4: ML 41,115. Cf Pio XII, radiomensaje navidefio de 1939: AAS(1940) 5-13.
[57] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1941: AAS34 (1942) 10-21.
[58] Cf. Juan XXIII, Mater et magistra: AAS53 (1961) 439.

[59] Cf. Pio XII, radiomensaje de 1941: AAS 34 (1942) 25; y Benedicto XV, Exhortacién a los
gobernantes de las naciones en guerra, 1 de agosto de 1917: AAS 9 (1917) 18.

[60] Cf. Pio XII, radiomensaje navidefio de 1939: AAS31 (1939) 334.
[61] Cf. AAS 53 (1961) 440-441.

[62]62 Pio XII, radiomensaje navidefio de 1941: AAS 34 (1942) 16-17.
[63] Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 443.

[64] Pio XII, alocucion a los jovenes de la Accion Catolica Italiana, 12 de septiembre de 1948: AAS 40
(1948) 412.


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref42
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref43
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref44
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref45
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref46
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref47
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref48
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref49
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref50
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref51
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref52
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref53
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref54
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref55
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref56
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref57
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref58
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref59
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref60
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref61
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref62
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref63
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref64

[65] Cf. Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 454.

[66] Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 456.

[67] Cf. Juan XXIII, Mater et magistra: AAS 53 (1961) 456. Cf. etiam Leon XIII, Immortale Dei: AL
5,128 (Roma 1885); Pio XIl, Ubi arcano: AAS14 (1922) 698; y Pio XIlI, alocucién al Congreso
internacional de mujeres catélicas, 11 de septiembre de 1947: AAS39 (1947) 486.

[68] Pio XII, alocucion a los trabajadores italianos en la fiesta de Pentecostés, 13 de juniode 1943:
AAS35 (1943) 175.

[69] Miscelanea Augustiniana...: Sancti Augustini, Sermones post Maurino reperti p.633 (Roma 1930).
[70] Cf. 1s 9,6.

[71] Ef 2,14-17

[72] Responsorio de maitines del viernes de la semana de Pascua.

[73] n 14,27.


http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref65
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref66
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref67
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref68
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref69
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref70
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref71
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref72
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#_ftnref73
http://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_sp.html#top

